
AR RASYIID 
Journal of Islamic Studies 

Volume 3 (2) (2025) 119-128 

ISSN 3025-2970 (print), 2986-5034 (online) 

https://jurnal.staimi.ac.id/index.php/arrasyiid/ 

DOI: https://doi.org/10.70367/arrasyiid.v3i2.33 

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 119 

KEKUASAAN DAN SIKLUS NEGARA: ANALISIS PEMIKIRAN POLITIK 

‘ASHABIYYAH IBNU KHALDUN 

 

Rafa Aydin Zulkarnaen1, Rahmi Fitriyanti2, Agus Nilmada Azmi3 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta1,2,3 

rafa.aydin24@mhs.uinjkt.ac.id, pipitfitriyanti77@gmail.com, agus.nilmada.azmi@uinjkt.ac.id   

 

ABSTRAK 

Penelitian ini menganalisis konsep ‘ashabiyyah dalam pemikiran politik Ibnu Khaldun dan 

perannya dalam pembentukan, keberlangsungan, juga keruntuhan kekuasaan negara. Berawal 

dari kritik terhadap dominasi Teori Politik Barat yang lebih menekankan aspek hukum dan 

institusional, penelitian ini meletakkan ‘ashabiyyah sebagai fondasi utama kekuasaan politik 

sebagaimana dijelaskan Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah. Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif-deskriptif melalui studi pustaka dengan pendekatan historis dan konseptual. Sumber 

utama penelitian adalah Muqaddimah karya Ibnu Khaldun, yang didukung oleh berbagai kajian 

akademik kontemporer sebagai sumber sekunder. Hasil analisis memperlihatkan bahwa Ibnu 

Khaldun memandang kekuasaan politik sebagai fenomena sosial yang lahir dari solidaritas 

kelompok. ‘Ashabiyyah menyebabkan terbentuknya kepemimpinan, mobilisasi kolektif, dan 

dominasi politik satu kelompok atas kelompok lain. Negara tidak hanya muncul secara abstrak 

melalui kontrak sosial, melainkan melalui kekuatan sosial yang terorganisasi. Penelitian ini juga 

menegaskan bahwa Ibnu Khaldun mengembangkan Teori Siklus Negara, di mana negara 

mengalami fase pembentukan, kemakmuran, kemunduran, hingga keruntuhan. Melemahnya 

‘ashabiyyah akibat kemewahan dan meningkatnya jarak antara penguasa dan masyarakat 

menjadi penyebab utama runtuhnya kekuasaan. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran 

Ibnu Khaldun memiliki keterkaitan tinggi dalam memahami dinamika politik modern. 

Meskipun konteks sosial berubah, kekuasaan tetap bergantung pada dukungan dan solidaritas 

sosial, baik dalam bentuk identitas politik, ideologi, maupun kepentingan kelompok. Dengan 

demikian, konsep ‘ashabiyyah dapat menjadi kerangka analisis alternatif yang memperkaya 

Studi Politik Kontemporer, khususnya dalam konteks masyarakat non-Barat. 

Kata Kunci: Ibnu Khaldun, ‘Ashabiyyah, Kekuasaan Politik, Siklus Negara, Pemikiran Politik 

Islam 

 

ABSTRACT 

This study explores the concept of ‘ashabiyyah in Ibn Khaldun’s political thought and explains 

its role in the rise, stability, and decline of political power and the cycle of the state. Using Ibn 

Khaldun’s book, Muqaddimah as the main source, supported by modern academic studies, this 

research understands political power not only as a legal or institutional matter, but as a social 

reality based on group solidarity. Ibn Khaldun argues that political authority (al-mulk) can 

only emerge and survive when it is supported by strong social bonds within a group. This 

solidarity enables a group to organize itself, dominate others, and secure their power. Without 

‘ashabiyyah, political power becomes weak and unstable. This research uses a qualitative-

descriptive method through library research, combined with a historical and conceptual 

approach. The historical approach places Ibn Khaldun’s ideas within their social and political 

context, while the conceptual approach reconstructs his thought as a systematic theory of power 

and state formation. The findings show that ‘ashabiyyah is the main foundation of political 

https://doi.org/10.70367/arrasyiid.v3i2.33
mailto:rafa.aydin24@mhs.uinjkt.ac.id
mailto:pipitfitriyanti77@gmail.com
mailto:agus.nilmada.azmi@uinjkt.ac.id


Rafa Aydin Zulkarnaen1, Rahmi Fitriyanti2, Agus Nilmada Azmi3 

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 120  

authority, especially in the early stages of state formation, where leadership, legitimacy, and 

stability depend heavily on strong social cohesion. However, as a state becomes prosperous, 

more bureaucratic, and dominated by elite luxury, this group solidarity gradually weakens, 

leading to political decline. The study also highlights Ibn Khaldun’s theory of the cyclical 

nature of the state. According to this theory, states go through repeated phases of emergence, 

consolidation, prosperity, decline, and collapse. The weakening of ‘ashabiyyah is identified as 

the main internal cause of state decay, making political power vulnerable to being replaced by 

new groups with stronger social cohesion. Finally, this research shows that Ibn Khaldun’s ideas 

remain relevant for understanding contemporary politics, especially in analyzing identity-

based politics, relations between elites and society, and the social foundations of political 

legitimacy in modern states. Overall, this study offers a non-Western perspective in political 

theory by emphasizing social solidarity as a key element in the dynamics of power and the state. 

Keywords: Ibn Khaldun, ‘Ashabiyyah, Political Power, State Cycle, Islamic Political Thought 

 

 

PENDAHULUAN  

Penelitian tentang kekuasaan politik dan siklus jatuh-bangkitnya negara sudah lama 

menjadi pembahasan dalam sejarah pemikiran politik. Dalam Teori Barat, pembahasan tentang 

negara dan kekuasaan pada dasarnya menekankan aspek hukum, institusional, dan rasionalitas 

politik. Namun, jauh sebelum berkembangnya Teori Politik Modern, Ibnu Khaldun (1332-1406 

M) sudah menawarkan analisis yang menempatkan faktor sosial sebagai tiang utama kekuasaan 

politik. Dalam karyanya yang berjudul Muqaddimah, Ibnu Khaldun secara sistematis 

membahas negara (al-mulk) sebagai fenomena sosial yang tunduk pada hukum-hukum tertentu, 

bukan sebagai suatu hal yang bersifat abadi. (Khaldun dalam terj. Ahmadie Thoha, 2014: 39-

45) 

Menurut Ibnu Khaldun, dasar utama berdirinya kekuasaan politik adalah ‘Ashabiyyah, 

yang artinya solidaritas sosial yang mengikat anggota suatu kelompok. ‘Ashabiyyah bisa terjalin 

dari hubungan kekerabatan, suku, atau bisa juga dari kesamaan tujuan dan kepentingan. Ibnu 

Khaldun menegaskan bahwa tanpa ‘ashabiyyah, suatu kelompok tidak sanggup membentuk 

kekuasaan atau mempertahankan dominasi politiknya atas kelompok lain. Artinya, negara 

bukan lahir dari kontrak sosial atau imajinasi institusional saja melainkan dari kekuatan 

solidaritas sosial yang memungkinkan suatu kelompok melakukan penaklukan dan penguasaan. 

(Khaldun, 2014: 137-154) 

Ibnu Khaldun menggagaskan teori tentang siklus negara yang menjelaskan bahwa setiap 

kekuasaan politik memiliki batas waktu. Negara awalnya dibangun oleh kelompok dengan 

‘ashabiyyah yang kuat, kemudian memasuki fase stabilitas dan kemakmuran ketika kekuasaan 

telah terkontrol. Namun, seiring berjalannya waktu, generasi penguasa kehilangan semangat 

kebersamaan dan ketekunan. Kemewahan, ketergantungan pada aparat, dan juga melemahnya 

ikatan solidaritas menyebabkan negara memasuki fase kemunduran dan akhirnya runtuh. Ibnu 

Khaldun menyebut bahwa proses ini umumnya berlangsung selama tiga hingga empat generasi. 

(Ilyas dan Rolis, 2021: 1-15) 

Beberapa penelitian di Indonesia telah mengkaji konsep ‘ashabiyyah dalam pemikiran 
politik Ibnu Khaldun. Muh Ilham, misalnya, ia menekankan bahwa ‘ashabiyyah merupakan inti 

dari teori politik Ibnu Khaldun dan menjadi salah satu syarat awal terbentuknya kekuasaan 

negara. penelitian lain menyoroti hubungan konsep ‘ashabiyyah dalam menjelaskan dinamika 

kekuasaan dan kepemimpinan dalam konteks politik modern, khususnya di masyarakat yang 

masih memiliki ikatan sosial yang kuat. Akan tetapi, sebagian besar kajian tersebut masih 

bersifat deskriptif dan belum mengembangkan ‘ashabiyyah secara menyeluruh sebagai sumber 

analisis politik. (Ilham, 2016: 1-13) 



Kekuasaan dan Siklus Negara : Analisis Pemikiran Politik ’Ashabiyyah Ibnu Khaldun  

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 121  
 

Di sisi lain, kajian tentang pemikiran politik Ibnu Khaldun juga lebih menekankan aspek 

filosofis dan sejarah, dibandingkan dengan mengaitkan aplikasinya dalam teori politik modern. 

Beberapa penulis membahas ‘ashabiyyah sebagai konsep sosiologi dan etika, tetapi belum 

secara mendalam mengaitkannya dengan siklus kekuasaan dan kompleksitas negara. Dalam 

konteks Indonesia, kondisi ini menunjukkan bahwa pemikiran politik Islam klasik, termasuk 

pemikiran Ibnu Khaldun, masih belum mendapat porsi yang seimbang dibandingkan dominasi 

teori-teori politik Barat. (Ilyas dan Rolis, 2021: 1-15) 

Dengan kondisi ini, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam 

konsep ‘ashabiyyah dalam pemikiran politik Ibnu Khaldun dan menjelaskan bagaimana konsep 

tersebut berfungsi dalam kompleksitas kekuasaan dan juga siklus kehidupan negara. Secara 

khusus, penelitian ini berfokus ke penjelasan konsep ‘ashabiyyah dan unsur-unsur pembentuk 

solidaritas kelompok dalam konteks politik, juga analisis teori siklus negara sebagaimana 

dirumuskan dalam Muqaddimah. Dengan menjadikan karya Ibnu Khaldun sebagai sumber 

utama dan didukung oleh kajian akademik modern, penelitian ini diharapkan dapat 

memperkaya kajian Pemikiran Politik Islam dan memberikan alternatif analisis non-Barat 

dalam studi politik. (Mahdi, 1957: 166-170) 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan model studi pustaka 

(library research) dan studi kasus kontekstual. Hal ini didasarkan pada objek kajian yang 

berupa pemikiran politik klasik yaitu konsep Ashabiyah dalam karya Ibnu Khaldun. Pendekatan 

yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis historis-konseptual. Pendekatan historis 

digunakan untuk menempatkan pemikiran Ibnu Khaldun ke aspek sosial, politik, dan budaya 

pada masanya, sehingga konsep Ashabiyah ini tidak dipahami secara ahistoris dan tidak sesuai 

pada realitanya. Adapun pendekatan konseptual ini digunakan untuk me-reka ulang pemikiran 

Ibnu Khaldun ke dalam konsep politik yang menjelaskan tentang pembentukan hingga 

kemunduran sebuah negara.  

Sumber data yang ada dalam penelitian ini dibagi menjadi dua sumber, yaitu sumber 

primer dan sekunder. Sumber primer adalah sumber utama yang peneliti gunanakan dalam 

penelitian, yaitu kitab Muqaddimah karya Ibnu Khaldun itu sendiri sebagai rujukan dari konsep 

Ashabiyah, siklus negara, dan teori kekuasaan. Sedangkan sumber sekunder sebagai sumber 

pelengkap yang peneliti gunakan. Sumber sekunder ini meliputi artikel jurnal, buku, dan karya 

ilmiah kontemporer yang membahas seputar pemikiran politik Ibnu Khaldun. Teknik 

pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yakni dengan mengidentifikasi, 

mengklasifikasikan, dan menyeleksi teks-teks yang relevan dengan fokus penelitian.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

‘Ashabiyyah sebagai Fondasi Kekuasaan Politik 

Ibnu Khaldun meyakini kekuasaan politik sebagai bentuk sosial yang berakar pada 

kondisi objektif masyarakat, bukan cuma hasil dari kontrak sosial atau legitimasi hukum formal. 

Dalam Muqaddimah, Ibnu Khaldun menegaskan bahwa kekuasaan atau al-mulk hanya dapat 

terwujud jika terdapat kekuatan kolektif yang mampu memaksakan kehendak dan memperoleh 
ketaatan dari kelompok lain. Kekuatan kolektif inilah yang disebut ‘ashabiyyah, yaitu 

solidaritas kelompok yang memungkinkan manusia bertindak secara terorganisasi dalam 

panggung politik. (Kahldun: 39:45). Menurut Ibnu Khaldun, manusia secara alamiah 

membutuhkan dukungan dan perlindungan dari kelompoknya, terutama dalam menghadapi 

ancaman eksternal. Dari kebutuhan inilah lahir solidaritas yang kemudian berkembang menjadi 

kekuatan sosial dan politik. ‘Ashabiyyah tidak bersifat abstrak, melainkan nyata dalam praktik 

kehidupan. (Khaldun: 98-102) 



Rafa Aydin Zulkarnaen1, Rahmi Fitriyanti2, Agus Nilmada Azmi3 

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 122  

Dalam kerangka pemikiran Ibnu Khaldun, ‘ashabiyyah berfungsi sebagai syarat utama 

lahirnya kepemimpinan politik. Ia menyatakan bahwa tidak mungkin seorang pemimpin 

berkuasa tanpa dukungan kelompok yang solid. Kepemimpinan bukan cuma persoalan kualitas 

individu, tapi juga soal kemampuan mengumpulkan solidaritas kelompok. Dengan ini, 

kekuasaan politik selalu bersifat kolektif, meskipun dijalankan oleh individu tertentu. (Khaldun: 

105-110)  

Ibnu Khaldun juga menjelaskan bahwa ‘ashabiyyah paling kuat ditemukan dalam 

masyarakat badui atau kelompok yang masih memiliki ikatan sosial erat. Kehidupan yang keras 

dan penuh tantangan memaksa anggota kelompok untuk saling bergantung, sehingga solidaritas 

mereka menjadi kuat. Kondisi ini membuat kelompok badui mampu menaklukkan masyarakat 

kota yang lebih maju secara material tetapi lemah secara solidaritas sosial. (Khaldun: 120-125)  

Pandangan ini menunjukkan bahwa kemajuan ekonomi dan peradaban tidak selalu 

berbanding lurus dengan kekuatan politik. Justru, menurut Ibnu Khaldun, kemewahan dan 

kenyamanan hidup biasanya melemahkan ‘ashabiyyah. Ketika masyarakat terlalu bergantung 

pada institusi dan kehilangan semangat kelompok, kemampuan mereka untuk mempertahankan 

kekuasaan akan menurun. Dengan ini, ‘ashabiyyah memiliki hubungan paradoks dengan 

peradaban, ‘ashabiyyah melahirkan negara, tetapi perlahan melemah seiring berkembangnya 

negara itu sendiri. (Khaldun: 135-140) Ibnu Khaldun juga membedakan antara ‘ashabiyyah 

yang bersifat alami dan yang bersifat ideologis. ‘Ashabiyyah alami tumbuh dari hubungan darah 

dan kesukuan, sementara ‘ashabiyyah ideologis muncul dari kesamaan keyakinan atau tujuan 

politik.  

Dalam konteks negara Islam, agama dapat memperkuat ‘ashabiyyah dengan 

memberikan legitimasi moral dan spiritual terhadap kekuasaan.(Khaldun: 160-165). Hal ini 

menunjukkan bahwa Ibnu Khaldun tidak melihat agama sebagai satu-satunya sumber 

kekuasaan, tetapi sebagai faktor penguat solidaritas kelompok. Kekuasaan yang hanya 

bertumpu pada legitimasi moral tanpa dukungan sosial yang kuat akan sulit bertahan. Oleh 

karena itu, ‘ashabiyyah tetap menjadi konsep penentu dalam keberhasilan politik, bahkan dalam 

sistem yang mengklaim legitimasi keagamaan. (Khaldun: 160-165)  

Pandangan Ibnu Khaldun ini menarik perhatian banyak ilmuan modern. Muhsin Mahdi 

menilai bahwa konsep ‘ashabiyyah merupakan inti dari teori politik Ibnu Khaldun karena 

menjelaskan hubungan antara struktur sosial dan kekuasaan. Menurutnya, Ibnu Khaldun 

berhasil mengungkap ‘hukum sosial’ yang bekerja di balik perubahan politik dan sejarah, jauh 

sebelum lahirnya sosiologi modern. (Mahdi, 166-170). Ernest Gellner juga melihat ‘ashabiyyah 

sebagai mekanisme integrasi sosial yang khas dalam masyarakat Muslim pra-modern. Ia 

berpendapat bahwa solidaritas kelompok memungkinkan terbentuknya otoritas politik dalam 

kondisi di mana institusi negara belum berkembang secara kompleks. Dengan ini, ‘ashabiyyah 

dapat dipahami sebagai bentuk awal dari sumber kekuasaan yang kemudian dilembagakan 

dalam struktur negara. (Gellner, 1982: 25-30) 

Dalam kajian modern, ‘ashabiyyah disejajarkan dengan konsep modal sosial dan politik 

identitas. Beberapa penelitian di Indonesia menunjukkan bahwa solidaritas berbasis etnis, 

agama, atau kelompok kepentingan masih menjadi peran penting dalam berpolitik. Fenomena 

ini memperlihatkan bahwa meskipun konteks sosial berubah, prinsip dasar yang dijelaskan Ibnu 
Khaldun tetap sesuai sebagai alat analisis kekuasaan. (Arifaja). Berdasarkan analisis tersebut, 

dapat disimpulkan bahwa ‘ashabiyyah merupakan fondasi utama kekuasaan politik dalam 

pemikiran Ibnu Khaldun. Kekuasaan tidak lahir dari kehendak individu sahaja, melainkan dari 

kemampuan suatu kelompok membangun dan mempertahankan solidaritas sosial. (Alatas, 

2006: 7:10) 

 

 

 



Kekuasaan dan Siklus Negara : Analisis Pemikiran Politik ’Ashabiyyah Ibnu Khaldun  

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 123  
 

‘Ashabiyyah dan Proses Pembentukan Negara (al-Mulk) 

Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa al-mulk tidak lahir secara tiba-tiba atau melalui 

perjanjian rasional saja, tapi juga melalui proses sosial-politik yang panjang dan penuh konflik. 

Dalam Muqaddimah, Ibnu Khaldun menegaskan bahwa negara merupakan hasil dominasi satu 

kelompok atas kelompok lain yang dimungkinkan oleh kekuatan ‘ashabiyyah. Tanpa solidaritas 

kelompok yang kuat, suatu kelompok tidak akan mampu menaklukkan, mengendalikan, dan 

mempertahankan wilayah kekuasaan. Dengan ini, ‘ashabiyyah menjadi prasyarat utama dalam 

proses pembentukan negara. (Khaldun: 47-52) 

Ibnu Khaldun menekankan bahwa kemenangan politik bukan hanya ditentukan oleh 

jumlah penduduk atau kemajuan ekonomi, melainkan oleh kualitas solidaritas sosial. Kelompok 

yang memiliki ‘ashabiyyah kuat mampu bertindak secara terkoordinasi dan rela berkorban demi 

kepentingan bersama. Hal inilah yang memungkinkan mereka menundukkan kelompok lain dan 

membentuk struktur kekuasaan yang stabil. Negara, dalam pengertian ini, adalah hasil 

institusionalisasi dari dominasi sosial yang telah mapan. (Khaldun: 124-129)  

Setelah kekuasaan berhasil direbut, ‘ashabiyyah tidak langsung hilang. Solidaritas 

kelompok digunakan untuk mengamankan wilayah, menegakkan otoritas, dan menyingkirkan 

rival politik. Pada tahap ini, negara masih sangat bergantung pada dukungan kelompok pendiri 

yang memiliki ‘ashabiyyah kuat. Loyalitas personal dan ikatan kelompok menjadi hal utama 

dalam menjaga stabilitas politik. (Khaldun: 170-175). Ibnu Khaldun juga menjelaskan bahwa 

legitimasi negara pada tahap awal bersifat sosiologis, bukan institusional. Kekuasaan diterima 

karena didukung oleh kekuatan di masyarakat, bukan karena aturan hukum yang valid. Hukum 

dan institusi baru berkembang kemudian, setelah kekuasaan terkonsolidasi. Dalam pandangan 

Ibnu Khaldun, legitimasi politik berakar pada realitas sosial sebelum dilembagakan dalam 

sistem hukum. (Khaldun: 176-180) 

Dalam negara Islam, Ibnu Khaldun mengakui peran agama sebagai faktor yang dapat 

memperkuat proses pembentukan negara. Agama memberikan legitimasi moral dan 

menyatukan berbagai kelompok di bawah satu tujuan bersama. Tapi, ia menegaskan bahwa 

agama tidak dapat menggantikan fungsi ‘ashabiyyah. Dengan kata lain, agama memperkuat 

‘ashabiyyah, bukan menciptakannya dari nol. (Khaldun: 185-190)  

Pandangan ini membedakan Ibnu Khaldun dari teori-teori politik normatif yang 

menempatkan legitimasi moral atau hukum sebagai fondasi utama negara. Ibnu Khaldun justru 

memulai analisisnya dari realitas empiris masyarakat. Negara lahir karena ada kelompok yang 

cukup kuat secara sosial untuk memerintah, bukan karena adanya cita-cita keadilan atau 

kesepakatan abstrak. Perspektif ini menjadikan teori negara Ibnu Khaldun bersifat realistis dan 

kontekstual. (Khaldun- 55-60) 

Beberapa sarjana modern melihat pendekatan Ibnu Khaldun sebagai asal muasal teori 

negara berbasis konflik dan kekuasaan. Muhsin Mahdi menyatakan bahwa konsep ‘ashabiyyah 

menjelaskan bagaimana struktur sosial membentuk kekuasaan politik tanpa harus bergantung 

pada pandangan normatif tentang negara ideal. (Mahdi: 181-185). Dalam kajian sosiologi 

politik modern, pemikiran Ibnu Khaldun dapat diselaraskan dengan teori tentang pembentukan 

negara melalui kontrol sosial. Charles Tilly, misalnya, menyatakan bahwa “war makes states,” 

gagasan yang sejalan dengan pandangan Ibnu Khaldun tentang konflik dan dominasi sebagai 
penggerak pembentukan negara. (Tilly, 1990: 67-70) 

Beberapa peneliti juga menyoroti bahwa dukungan kelompok sosial tertentu sering 

menjadi faktor penentu dalam keberhasilan elite politik merebut dan mempertahankan 

kekuasaan. Fenomena ini memperlihatkan bahwa ‘ashabiyyah, meskipun tidak selalu berbentuk 

kesukuan, tetap berfungsi sebagai basis sosial pembentukan negara dan kekuasaan. (Rolis: 45-

48). Proses pembentukan negara dalam pemikiran Ibnu Khaldun sangat bergantung pada 

kekuatan ‘ashabiyyah. Pemahaman ini memberikan perspektif alternatif terhadap teori negara 



Rafa Aydin Zulkarnaen1, Rahmi Fitriyanti2, Agus Nilmada Azmi3 

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 124  

modern dengan menekankan pentingnya faktor sosial-kultural dalam analisis politik. (Alatas: 

12-15) 

 

Teori Siklus Negara: Dari Kebangkitan hingga Keruntuhan 

Salah satu kontribusi paling penting Ibnu Khaldun dalam pemikiran politik adalah 

teorinya tentang siklus kehidupan negara. Dalam Muqaddimah, ia menegaskan bahwa negara 

bukan entitas yang bersifat permanen, melainkan mengalami fase seperti makhluk hidup. 

Negara lahir, berkembang, mencapai puncak kejayaan, lalu mengalami kemunduran dan 

akhirnya runtuh. Proses ini bukan kebetulan, tetapi mengikuti pola sosial yang berulang dalam 

sejarah manusia. (Khaldun: 63-68)  

Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa siklus negara bermula dari fase pembentukan, ketika 

kelompok dengan ‘ashabiyyah kuat berhasil merebut kekuasaan. Di tahap ini, solidaritas 

kelompok masih sangat tinggi, kepemimpinan bersifat kolektif, dan gaya hidup penguasa lebih 

sederhana. Kekuasaan dijalankan secara langsung dengan dukungan penuh dari kelompok 

pendukung utama. Negara pada fase ini memiliki daya ekspansi yang besar karena masih 

ditopang oleh semangat kolektif yang kuat. (Khladun: 130-135) 

Setelah fase pembentukan, negara memasuki tahap mengumpulkan kekuasaan. Pada 

fase ini, kekuasaan mulai dilembagakan dan diwariskan kepada generasi berikutnya. Penguasa 

tidak lagi sepenuhnya bergantung pada solidaritas kesukuan, tetapi mulai membangun struktur 

birokrasi, hukum, dan militer. Meskipun ‘ashabiyyah masih berperan, sifatnya mulai berubah 

dari solidaritas alami menjadi loyalitas politis terhadap institusi negara. (Khaldun: 190-195). 

Tahap berikutnya adalah fase kemakmuran dan stabilitas. Negara telah mencapai puncak 

kekuasaan politik dan ekonomi. Kehidupan masyarakat menjadi lebih makmur, seni dan ilmu 

pengetahuan berkembang, serta administrasi negara semakin kompleks. Tapi, menurut Ibnu 

Khaldun, kemakmuran ini justru menjadi awal dari melemahnya ‘ashabiyyah. Generasi 

penguasa yang lahir dalam kenyamanan tidak lagi memiliki pengalaman hidup keras yang 

membentuk solidaritas kuat. (Khaldun: 210-215). Penguasa mulai mengandalkan aparat negara 

dan tentara bayaran untuk mempertahankan kekuasaan. Negara mulai kehilangan energi sosial 

yang sebelumnya menjadi sumber kekuatannya. (Khaldun: 220-225) 

Fase selanjutnya adalah kemunduran, ketika ‘ashabiyyah semakin melemah dan 

penguasa lebih bersikap semena-mena. Pajak dinaikkan untuk menopang gaya hidup mewah 

dan biaya birokrasi, sementara legitimasi politik menurun. Hubungan antara penguasa dan 

masyarakat menjadi semakin renggang. Dalam kondisi ini, negara masih tampak kuat secara 

institusional, tetapi rapuh secara sosial. (Khaldun: 230-235). Akhir dari siklus ini adalah 

runtuhnya negara. Ketika ‘ashabiyyah internal telah hilang, negara menjadi rentan terhadap 

tantangan dari kelompok lain yang memiliki solidaritas lebih kuat. Kelompok baru ini biasanya 

berasal dari pinggiran atau wilayah luar kekuasaan negara yang sedang menurun. Dengan 

‘ashabiyyah yang lebih segar dan kuat, mereka mampu menaklukkan negara lama dan memulai 

siklus baru kekuasaan. (Khaldun: 240-245)  

Ibnu Khaldun memperkirakan bahwa satu siklus negara umumnya berlangsung sekitar 

tiga hingga empat generasi, atau kurang lebih 120 tahun. Perhitungan ini didasarkan pada 

pengamatannya terhadap sejarah dinasti-dinasti Islam dan non-Islam. Walaupun angka ini 
bukan hukum mutlak, Ibnu Khaldun menggunakannya untuk menunjukkan bahwa perubahan 

generasi menjadi peran penting dalam dinamika politik dan kekuasaan. (Khaldun: 250-255) 

Arnold Toynbee, menilai bahwa pola kebangkitan dan keruntuhan peradaban yang 

dikemukakan Ibnu Khaldun memiliki kesamaan dengan Teori Siklus Peradaban Modern. Hal 

ini menunjukkan bahwa pemikiran Ibnu Khaldun memiliki kejelasan yang luas dalam studi 

sejarah dan politik. (Toynbee, 1934: 44-48). Teori Siklus Negara Ibnu Khaldun dapat digunakan 

untuk memahami mengapa negara atau rezim yang tampak kuat dapat runtuh secara tiba-tiba. 

Melemahnya solidaritas sosial, meningkatnya jarak antara penguasa dan masyarakat, serta 



Kekuasaan dan Siklus Negara : Analisis Pemikiran Politik ’Ashabiyyah Ibnu Khaldun  

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 125  
 

ketergantungan pada aparat merupakan gejala yang masih berlaku hingga saat ini. Dengan 

demikian, Teori Siklus Negara Ibnu Khaldun tetap memiliki nilai analitis dalam memahami 

dinamika kekuasaan modern. (Gellner, 1983: 35-40). Negara dipahami sebagai entitas yang 

tunduk pada hukum sosial tertentu, terutama terkait dengan kekuatan dan pelemahan 

‘ashabiyyah. Perspektif ini menekankan dimensi sosial dan historis dalam analisis negara. 

(Alatas: 15-18) 

 

Melemahnya ‘Ashabiyyah dan Keruntuhan Kekuasaan 

Melemahnya ‘ashabiyyah adalah faktor utama yang menjelaskan keruntuhan kekuasaan 

politik. Ibnu Khaldun menegaskan bahwa negara tidak runtuh semata-mata karena serangan 

eksternal, melainkan karena hilangnya solidaritas internal yang sebelumnya menopang 

kekuasaan. Ketika ‘ashabiyyah melemah, negara kehilangan energi sosial yang memungkinkan 

penguasa mempertahankan dominasi dan memperoleh loyalitas masyarakat. (Khaldun: 260-

265)  

Melemahnya ‘ashabiyyah biasanya dimulai dari perubahan gaya hidup elite penguasa. 

Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa generasi penguasa yang lahir dalam kemewahan bisa 

kehilangan semangat kebersamaan dan keberanian yang dimiliki oleh generasi sebelumnya. 

Mereka lebih mengutamakan kenyamanan pribadi dibandingkan kepentingan kelompok. 

Akibatnya, ikatan solidaritas antara penguasa dan kelompok pendukung utama mulai rapuh. 

(Khaldun: 270-275)  

Ketika penguasa semakin bergantung pada tentara bayaran dan aparat negara, hubungan 

langsung antara pemimpin dan masyarakat melemah. Kekuasaan tidak lagi berpusat pada 

loyalitas bersama. Kondisi ini membuat negara tampak kuat secara institusional, tetapi rapuh 

secara sosial. (Khaldun: 280-285). Meningkatnya beban pajak merupakan gejala dari 

kemunduran negara. Pajak yang tinggi dibutuhkan untuk membiayai gaya hidup mewah elite 

penguasa dan mempertahankan birokrasi yang semakin besar. Namun, kebijakan ini justru 

memperlemah basis ekonomi masyarakat dan menurunkan loyalitas politik. Ketika masyarakat 

merasa dieksploitasi, hubungan antara penguasa dan rakyat semakin renggang, sehingga 

‘ashabiyyah semakin melemah. (Khaldun: 290-295). Dalam kondisi ‘ashabiyyah yang 

melemah, penguasa menggunakan kekerasan untuk mempertahankan kekuasaan. Ibnu Khaldun 

memandang strategi ini sebagai tanda kelemahan. Kekuasaan yang bergantung pada paksaan 

tidak memiliki legitimasi sosial yang kuat. (Khaldun: 300-305)  

Hilangnya ‘ashabiyyah membuka peluang bagi munculnya kelompok baru dengan 

solidaritas yang lebih kuat. Kelompok ini biasanya berasal dari wilayah pinggiran atau 

masyarakat yang belum tersentuh kemewahan peradaban. Dengan ‘ashabiyyah yang baru terbit, 

mereka mampu menantang kekuasaan lama dan akhirnya menggantikannya. Keruntuhan negara 

lama sekaligus menjadi awal dari siklus kekuasaan yang baru. (Khaldun: 310-315). Analisis 

Ibnu Khaldun ini menunjukkan bahwa keruntuhan negara merupakan proses internal yang 

bersifat struktural. Negara runtuh karena gagal mempertahankan basis sosial yang 

menopangnya. Perspektif ini membedakan Ibnu Khaldun dari pandangan moralistik yang 

melihat keruntuhan negara hanya sebagai akibat penyimpangan etika atau kehendak Tuhan. Ia 

justru menekankan hukum sosial yang bekerja secara konsisten dalam sejarah. (Khaldun: 70-
75)  

Jack Goldstone, menekankan bahwa krisis negara sering kali dipicu oleh melemahnya 

peran elite dan meningkatnya jarak antara penguasa dan masyarakat. Pola ini sejalan dengan 

analisis Ibnu Khaldun tentang peran ‘ashabiyyah dalam menjaga stabilitas politik. (Goldstone, 

1991: 459-463). Konsep pelemahan ‘ashabiyyah dapat digunakan untuk memahami runtuhnya 

rezim-rezim modern. Ketika solidaritas sosial melemah dan legitimasi menurun, negara 

menjadi rentan terhadap krisis politik. Jadi, meskipun struktur negara modern lebih kompleks, 



Rafa Aydin Zulkarnaen1, Rahmi Fitriyanti2, Agus Nilmada Azmi3 

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 126  

prinsip dasar yang dijelaskan Ibnu Khaldun tetap relevan sebagai alat analisis. (Goldstone, 

1991: 41-45)  

Konflik internal elit dan melemahnya dukungan sosial sering menjadi faktor kunci 

dalam jatuhnya kekuasaan politik. Penelitian tentang dinamika kekuasaan memperlihatkan 

bahwa rezim yang kehilangan basis sosialnya cenderung bertahan melalui represi, tetapi pada 

akhirnya tetap mengalami keruntuhan. (Rolis: 52-55) 

 

Relevansi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Politik Kontemporer 

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang ‘ashabiyyah tidak berhenti pada konteks masyarakat 

abad pertengahan, tapi juga berlanjut untuk memahami dinamika politik kontemporer. 

Meskipun struktur negara modern lebih kompleks dan institusional, kekuasaan politik tetap 

bergantung pada dukungan sosial. (Khaldun: 80-85). Dalam politik modern, ‘ashabiyyah tidak 

selalu muncul dalam bentuk kesukuan atau kekerabatan darah, tetapi sering terwujud sebagai 

solidaritas berbasis identitas politik, ideologi, etnisitas, agama, atau kepentingan. Kelompok-

kelompok ini membangun loyalitas internal yang kuat dan memobilisasi dukungan untuk 

memperoleh atau mempertahankan kekuasaan. Fenomena ini menunjukkan bahwa prinsip dasar 

‘ashabiyyah tetap bekerja, meskipun bentuk perwujudannya berubah. (Khaldun: 100-105).   

Kekuasaan tidak dapat bertahan tanpa dukungan sosial. Ketika dukungan sosial 

melemah, negara cenderung mengandalkan represi dan mekanisme kasar. Kondisi ini 

mempercepat delegitimasi dan meningkatkan potensi krisis politik. (Weber, 1978: 212-215) 

Dalam konteks negara berkembang, konsep ‘ashabiyyah sangat relevan untuk memahami 

hubungan penguasa dengan pendukungnya. Hubungan personal antara elit dan basis pendukung 

sering menjadi pengganti institusi formal yang lemah. Solidaritas kelompok dibangun melalui 

jaringan loyalitas, distribusi sumber daya, dan identitas bersama. Pola ini mencerminkan fungsi 

‘ashabiyyah sebagai mekanisme integrasi dan mobilisasi politik. (Gellner: 65-70)  

Pemikiran Ibnu Khaldun juga membantu menjelaskan dinamika konflik politik berbasis 

identitas. Ketika identitas kelompok dipolitisasi, ‘ashabiyyah dapat menguat dan menjadi 

sumber dukungan politik yang efektif. (Anderson, 1983: 143-148). Dalam konteks demokrasi, 

‘ashabiyyah dapat dilihat dalam bentuk koalisi politik dan basis pemilih yang solid. Partai 

politik yang mampu membangun loyalitas jangka panjang dengan pendukungnya biasanya 

lebih stabil dan efektif. Sebaliknya, partai yang gagal membangun solidaritas internal akan 

mudah terpecah. (Sartori, 1976: 57-60) 

Beberapa sarjana kontemporer mengembangkan pendekatan ‘Khaldunian’ dalam 

sosiologi dan ilmu politik. Syed Farid Alatas, misalnya, menekankan bahwa konsep 

‘ashabiyyah dapat digunakan sebagai alat analisis alternatif untuk memahami perubahan sosial 

dan politik di dunia non-Barat. Pendekatan ini menawarkan kritik terhadap dominasi teori Barat 

yang sering mengabaikan konteks sosial-kultural lokal. (Alatas: 3-6). Relevansi pemikiran Ibnu 

Khaldun juga terlihat dalam analisis kebangkitan dan kejatuhan rezim modern. Banyak rezim 

otoriter runtuh bukan karena tekanan dari luar, melainkan karena merosotnya dukungan 

internal. Pola ini sejalan dengan analisis Ibnu Khaldun tentang melemahnya ‘ashabiyyah 

sebagai penyebab utama keruntuhan kekuasaan. (Goldstone: 470-474) 

Dalam konteks Indonesia, konsep ‘ashabiyyah dapat membantu memahami dinamika 
politik identitas, hubungan antara elite dan massa, serta pola dukungan politik dalam pemilu 

dan konflik sosial. Solidaritas berbasis agama, etnis, atau kepentingan kelompok sering menjadi 

peran penting dalam pembentukan aliansi politik. (Rolis: 60-63). Dengan ini ‘ashabiyyah bisa 

dipahami sebagai konsep lintas zaman yang menjembatani pemikiran politik klasik dan modern. 

Meskipun konteks historisnya berbeda, prinsip dasar yang dikemukakan Ibnu Khaldun tentang 

peran solidaritas sosial dalam kekuasaan tetap berlaku. (Mahdi: 190-195) 

Dari sini, dapat disimpulkan bahwa pemikiran Ibnu Khaldun tentang ‘ashabiyyah 

memiliki keterkaitan tinggi dalam studi politik modern. Integrasi perspektif Ibnu Khaldun 



Kekuasaan dan Siklus Negara : Analisis Pemikiran Politik ’Ashabiyyah Ibnu Khaldun  

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 127  
 

dalam analisis politik modern berpotensi memperkaya teori politik dengan pendekatan yang 

lebih inklusif dan berakar pada realitas sosial. (Arifaja) 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini bertujuan menganalisis konsep ‘ashabiyyah dalam pemikiran politik Ibnu 

Khaldun dan juga menjelaskan perannya dalam kompleksitas kekuasaan dan siklus negara. 

Berdasarkan analisis terhadap Muqaddimah dan kajian-kajian pendukung, dapat disimpulkan 

bahwa Ibnu Khaldun memandang kekuasaan politik sebagai fenomena sosial yang berakar pada 

solidaritas kelompok. Negara tidak hanya lahir dari kontrak sosial atau legitimasi normatif 

semata, melainkan dari keberhasilan suatu kelompok membangun ‘ashabiyyah yang cukup kuat 

untuk menguasai kelompok lain dan mempertahankan dominasi politik.  

Konsep ‘ashabiyyah berfungsi sebagai fondasi utama kekuasaan politik dalam kerangka 

Ibnu Khaldun. Solidaritas sosial memungkinkan mobilisasi kolektif, pembentukan 

kepemimpinan, dan stabilitas kekuasaan pada fase awal negara. Tanpa ‘ashabiyyah, kekuasaan 

tidak memiliki basis sosial yang cukup untuk bertahan. Temuan ini menegaskan bahwa 

kekuasaan bersifat kolektif, meskipun dijalankan oleh individu, dan sangat bergantung pada 

kekuatan hubungan sosial di dalam masyarakat. 

Analisis juga menunjukkan bahwa Teori Siklus negara Ibnu Khaldun memberikan 

penjelasan historis yang sistematis mengenai kebangkitan dan keruntuhan negara. Negara 

mengalami fase pembentukan, konsolidasi, kemakmuran, kemunduran, dan akhirnya 

keruntuhan. Melemahnya ‘ashabiyyah akibat kemewahan, birokratisasi berlebihan, dan 

meningkatnya jarak antara penguasa dan masyarakat menjadi faktor utama kemunduran 

kekuasaan.  

Keruntuhan negara bukan peristiwa acak, tapi merupakan konsekuensi dari hukum 

sosial yang bekerja secara terus menerus dalam sejarah. Temuan penelitian ini juga 

menunjukkan bahwa pemikiran Ibnu Khaldun memiliki relevansi tinggi dalam analisis politik 

modern. Meskipun bentuk negara dan sistem politik telah berubah, kekuasaan modern tetap 

bergantung pada solidaritas sosial, identitas politik, ideologi, maupun loyalitas kelompok. 

Fenomena politik identitas, fragmentasi elite, dan melemahnya kekuasaan dapat dipahami 

secara lebih mendalam melalui kerangka ‘ashabiyyah. Dengan demikian, konsep ini tetap 

memiliki keragka analitis yang kuat untuk membaca dinamika politik modern, khususnya di 

negara-negara berkembang. 

Dari sisi teoritis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian politik dengan 

menerapkan perspektif pemikiran Islam klasik ke dalam analisis politik modern. Dominasi 

Teori Politik Barat sering mengabaikan konteks sosial-kultural non-Barat. Pemikiran Ibnu 

Khaldun menawarkan alternatif kerangka analisis yang lebih kontekstual dan historis, terutama 

dalam memahami hubungan antara masyarakat, kekuasaan, dan negara. Dengan ini, dapat 

disimpulkan bahwa konsep ‘ashabiyyah merupakan kunci utama dalam memahami Teori 

Kekuasaan dan siklus negara menurut Ibnu Khaldun. Negara tidak dapat dipahami secara utuh 

tanpa memperhitungkan faktor solidaritas sosial yang menopangnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alatas, Syed Farid. “A Khaldunian Sociology.” International Sociology 21, no. 1 (2006) 

Anderson, Benedict. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of 

Nationalism. London: Verso, 1983. 

Arifaja, Khoiruddin. “Konsep ‘Ashabiyyah Ibnu Khaldun dan Relevansinya terhadap 

Kekuasaan Politik.” Artikel jurnal 

Gellner, Ernest. Muslim Society. Cambridge: Cambridge University Press, 1981. 

Gellner, Ernest. Nations and Nationalism. Ithaca: Cornell University Press, 1983. 



Rafa Aydin Zulkarnaen1, Rahmi Fitriyanti2, Agus Nilmada Azmi3 

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 128  

Goldstone, Jack A. Revolution and Rebellion in the Early Modern World. Berkeley: University 

of California Press, 1991. 

Ibnu Khaldun. Muqaddimah Ibnu Khaldun. Diterjemahkan oleh Ahmadie Thoha. Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 2014. 

Ilham, Muh. “Konsep ‘Ashabiyah dalam Pemikiran Politik Ibnu Khaldun.” Jurnal Politik 

Profetik 4, no. 1 (2016): 1–13. https://doi.org/10.24252/profetik.v4i1a1. 

Ilyas Rolis, Moh. “Pemikiran Politik Ibnu Khaldun tentang Negara.” Jurnal Vol. 11, no. 1 

(2021). 

Iqbal. Ibnu Khaldun: Konsep Sejarah Dan Filsafat Pendidikan Dalam Perspektif Klasik. JIS: 

Journal Islamic Studies. 2025 

Mahdi, Muhsin. Ibn Khaldun’s Philosophy of History. Chicago: University of Chicago Press, 

1957. 

Mann, Michael. The Sources of Social Power, Vol. 1: A History of Power from the Beginning 

to A.D. 1760. Cambridge: Cambridge University Press, 1986. 

Matin., Masykur., & Gufron, I. A. (2025). Kritik Ibn Khaldun terhadap Budaya dan Kekuasaan: 

Analisis Konsep Ashabiyyah' dalam Muqaddimah. Arus Jurnal Sosial dan Humaniora, 

5 (2),1043 -1049.Sartori, Giovanni. Parties and Party Systems: A Framework for 

Analysis. Cambridge: Cambridge University Press, 1976. 

Thalib, Abdullah (2020) Geneologi dan Epistemologi Pemikiran Ibnu Khaldun. Sulesana : 

Jurnal Wawasan Keislaman, 14 (1). pp. 116-130. ISSN p-ISSN: 1978-3760, e-ISSN: 

2615-1456 

Tilly, Charles. Coercion, Capital, and European States, AD 990–1990. Oxford: Blackwell, 

1990. 

Toynbee, Arnold J. A Study of History, Vol. I. Oxford: Oxford University Press, 1934. 

Weber, Max. Economy and Society, Vol. 1. Berkeley: University of California Press, 1978. 

 

 

https://doi.org/10.24252/profetik.v4i1a1

