AR RASYIID

Journal of Islamic Studies
Volume 3 (2) (2025) 119-128
ISSN 3025-2970 (print), 2986-5034 (online)
https://jurnal.staimi.ac.id/index.php/arrasyiid/
DOI: https://doi.org/10.70367/arrasyiid.v3i2.33

KEKUASAAN DAN SIKLUS NEGARA: ANALISIS PEMIKIRAN POLITIK
‘ASHABIYYAH IBNU KHALDUN

Rafa Aydin Zulkarnaen!, Rahmi Fitriyanti’, Agus Nilmada Azmi’
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta'->
rafa.aydin24(@mbhs.uinjkt.ac.id, pipitfitriyanti77@gmail.com, agus.nilmada.azmi@uinjkt.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini menganalisis konsep ‘ashabiyyah dalam pemikiran politik Ibnu Khaldun dan
perannya dalam pembentukan, keberlangsungan, juga keruntuhan kekuasaan negara. Berawal
dari kritik terhadap dominasi Teori Politik Barat yang lebih menekankan aspek hukum dan
institusional, penelitian ini meletakkan ‘ashabiyyah sebagai fondasi utama kekuasaan politik
sebagaimana dijelaskan Ibnu Khaldun dalam Mugaddimah. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif-deskriptif melalui studi pustaka dengan pendekatan historis dan konseptual. Sumber
utama penelitian adalah Mugaddimah karya Ibnu Khaldun, yang didukung oleh berbagai kajian
akademik kontemporer sebagai sumber sekunder. Hasil analisis memperlihatkan bahwa Ibnu
Khaldun memandang kekuasaan politik sebagai fenomena sosial yang lahir dari solidaritas
kelompok. ‘Ashabiyyah menyebabkan terbentuknya kepemimpinan, mobilisasi kolektif, dan
dominasi politik satu kelompok atas kelompok lain. Negara tidak hanya muncul secara abstrak
melalui kontrak sosial, melainkan melalui kekuatan sosial yang terorganisasi. Penelitian ini juga
menegaskan bahwa Ibnu Khaldun mengembangkan Teori Siklus Negara, di mana negara
mengalami fase pembentukan, kemakmuran, kemunduran, hingga keruntuhan. Melemahnya
‘ashabiyyah akibat kemewahan dan meningkatnya jarak antara penguasa dan masyarakat
menjadi penyebab utama runtuhnya kekuasaan. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran
Ibnu Khaldun memiliki keterkaitan tinggi dalam memahami dinamika politik modern.
Meskipun konteks sosial berubah, kekuasaan tetap bergantung pada dukungan dan solidaritas
sosial, baik dalam bentuk identitas politik, ideologi, maupun kepentingan kelompok. Dengan
demikian, konsep ‘ashabiyyah dapat menjadi kerangka analisis alternatif yang memperkaya
Studi Politik Kontemporer, khususnya dalam konteks masyarakat non-Barat.

Kata Kunci: /bnu Khaldun, ‘Ashabiyyah, Kekuasaan Politik, Siklus Negara, Pemikiran Politik
Islam

ABSTRACT
This study explores the concept of ‘ashabiyyah in Ibn Khaldun’s political thought and explains
its role in the rise, stability, and decline of political power and the cycle of the state. Using Ibn
Khaldun’s book, Mugaddimah as the main source, supported by modern academic studies, this
research understands political power not only as a legal or institutional matter, but as a social
reality based on group solidarity. Ibn Khaldun argues that political authority (al-mulk) can
only emerge and survive when it is supported by strong social bonds within a group. This
solidarity enables a group to organize itself, dominate others, and secure their power. Without
‘ashabiyyah, political power becomes weak and unstable. This research uses a qualitative-
descriptive method through library research, combined with a historical and conceptual
approach. The historical approach places Ibn Khaldun’s ideas within their social and political
context, while the conceptual approach reconstructs his thought as a systematic theory of power
and state formation. The findings show that ‘ashabiyyah is the main foundation of political

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 119


https://doi.org/10.70367/arrasyiid.v3i2.33
mailto:rafa.aydin24@mhs.uinjkt.ac.id
mailto:pipitfitriyanti77@gmail.com
mailto:agus.nilmada.azmi@uinjkt.ac.id

Rafa Aydin Zulkarnaen', Rahmi Fitriyanti’, Agus Nilmada Azmi’

authority, especially in the early stages of state formation, where leadership, legitimacy, and
stability depend heavily on strong social cohesion. However, as a state becomes prosperous,
more bureaucratic, and dominated by elite luxury, this group solidarity gradually weakens,
leading to political decline. The study also highlights Ibn Khaldun’s theory of the cyclical
nature of the state. According to this theory, states go through repeated phases of emergence,
consolidation, prosperity, decline, and collapse. The weakening of ‘ashabiyyah is identified as
the main internal cause of state decay, making political power vulnerable to being replaced by
new groups with stronger social cohesion. Finally, this research shows that Ibn Khaldun’s ideas
remain relevant for understanding contemporary politics, especially in analyzing identity-
based politics, relations between elites and society, and the social foundations of political
legitimacy in modern states. Overall, this study offers a non-Western perspective in political
theory by emphasizing social solidarity as a key element in the dynamics of power and the state.
Keywords: Ibn Khaldun, ‘Ashabiyyah, Political Power, State Cycle, Islamic Political Thought

PENDAHULUAN

Penelitian tentang kekuasaan politik dan siklus jatuh-bangkitnya negara sudah lama
menjadi pembahasan dalam sejarah pemikiran politik. Dalam Teori Barat, pembahasan tentang
negara dan kekuasaan pada dasarnya menekankan aspek hukum, institusional, dan rasionalitas
politik. Namun, jauh sebelum berkembangnya Teori Politik Modern, Ibnu Khaldun (1332-1406
M) sudah menawarkan analisis yang menempatkan faktor sosial sebagai tiang utama kekuasaan
politik. Dalam karyanya yang berjudul Mugaddimah, Ibnu Khaldun secara sistematis
membahas negara (al-mulk) sebagai fenomena sosial yang tunduk pada hukum-hukum tertentu,
bukan sebagai suatu hal yang bersifat abadi. (Khaldun dalam terj. Ahmadie Thoha, 2014: 39-
45)

Menurut Ibnu Khaldun, dasar utama berdirinya kekuasaan politik adalah ‘Ashabiyyah,
yang artinya solidaritas sosial yang mengikat anggota suatu kelompok. Ashabiyyah bisa terjalin
dari hubungan kekerabatan, suku, atau bisa juga dari kesamaan tujuan dan kepentingan. Ibnu
Khaldun menegaskan bahwa tanpa ‘ashabiyyah, suatu kelompok tidak sanggup membentuk
kekuasaan atau mempertahankan dominasi politiknya atas kelompok lain. Artinya, negara
bukan lahir dari kontrak sosial atau imajinasi institusional saja melainkan dari kekuatan
solidaritas sosial yang memungkinkan suatu kelompok melakukan penaklukan dan penguasaan.
(Khaldun, 2014: 137-154)

Ibnu Khaldun menggagaskan teori tentang siklus negara yang menjelaskan bahwa setiap
kekuasaan politik memiliki batas waktu. Negara awalnya dibangun oleh kelompok dengan
‘ashabiyyah yang kuat, kemudian memasuki fase stabilitas dan kemakmuran ketika kekuasaan
telah terkontrol. Namun, seiring berjalannya waktu, generasi penguasa kehilangan semangat
kebersamaan dan ketekunan. Kemewahan, ketergantungan pada aparat, dan juga melemahnya
ikatan solidaritas menyebabkan negara memasuki fase kemunduran dan akhirnya runtuh. Ibnu
Khaldun menyebut bahwa proses ini umumnya berlangsung selama tiga hingga empat generasi.
(Ilyas dan Rolis, 2021: 1-15)

Beberapa penelitian di Indonesia telah mengkaji konsep ‘ashabiyyah dalam pemikiran
politik Ibnu Khaldun. Muh Ilham, misalnya, ia menekankan bahwa ashabiyyah merupakan inti
dari teori politik Ibnu Khaldun dan menjadi salah satu syarat awal terbentuknya kekuasaan
negara. penelitian lain menyoroti hubungan konsep ‘ashabiyyah dalam menjelaskan dinamika
kekuasaan dan kepemimpinan dalam konteks politik modern, khususnya di masyarakat yang
masih memiliki ikatan sosial yang kuat. Akan tetapi, sebagian besar kajian tersebut masih
bersifat deskriptif dan belum mengembangkan ‘ashabiyyah secara menyeluruh sebagai sumber
analisis politik. (Ilham, 2016: 1-13)

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 120



Kekuasaan dan Sikdus Negara : Analisis Pemikiran Politik 'Ashabiyyah Ibnu Khaldun

Di sisi lain, kajian tentang pemikiran politik Ibnu Khaldun juga lebih menekankan aspek
filosofis dan sejarah, dibandingkan dengan mengaitkan aplikasinya dalam teori politik modern.
Beberapa penulis membahas ‘ashabiyyah sebagai konsep sosiologi dan etika, tetapi belum
secara mendalam mengaitkannya dengan siklus kekuasaan dan kompleksitas negara. Dalam
konteks Indonesia, kondisi ini menunjukkan bahwa pemikiran politik Islam klasik, termasuk
pemikiran Ibnu Khaldun, masih belum mendapat porsi yang seimbang dibandingkan dominasi
teori-teori politik Barat. (Ilyas dan Rolis, 2021: 1-15)

Dengan kondisi ini, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam
konsep ‘ashabiyyah dalam pemikiran politik Ibnu Khaldun dan menjelaskan bagaimana konsep
tersebut berfungsi dalam kompleksitas kekuasaan dan juga siklus kehidupan negara. Secara
khusus, penelitian ini berfokus ke penjelasan konsep ‘ashabiyyah dan unsur-unsur pembentuk
solidaritas kelompok dalam konteks politik, juga analisis teori siklus negara sebagaimana
dirumuskan dalam Mugqgaddimah. Dengan menjadikan karya Ibnu Khaldun sebagai sumber
utama dan didukung oleh kajian akademik modern, penelitian ini diharapkan dapat
memperkaya kajian Pemikiran Politik Islam dan memberikan alternatif analisis non-Barat
dalam studi politik. (Mahdi, 1957: 166-170)

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan model studi pustaka
(library research) dan studi kasus kontekstual. Hal ini didasarkan pada objek kajian yang
berupa pemikiran politik klasik yaitu konsep 4shabiyah dalam karya Ibnu Khaldun. Pendekatan
yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis historis-konseptual. Pendekatan historis
digunakan untuk menempatkan pemikiran Ibnu Khaldun ke aspek sosial, politik, dan budaya
pada masanya, sehingga konsep Ashabiyah ini tidak dipahami secara ahistoris dan tidak sesuai
pada realitanya. Adapun pendekatan konseptual ini digunakan untuk me-reka ulang pemikiran
Ibnu Khaldun ke dalam konsep politik yang menjelaskan tentang pembentukan hingga
kemunduran sebuah negara.

Sumber data yang ada dalam penelitian ini dibagi menjadi dua sumber, yaitu sumber
primer dan sekunder. Sumber primer adalah sumber utama yang peneliti gunanakan dalam
penelitian, yaitu kitab Mugaddimah karya Ibnu Khaldun itu sendiri sebagai rujukan dari konsep
Ashabiyah, siklus negara, dan teori kekuasaan. Sedangkan sumber sekunder sebagai sumber
pelengkap yang peneliti gunakan. Sumber sekunder ini meliputi artikel jurnal, buku, dan karya
ilmiah kontemporer yang membahas seputar pemikiran politik Ibnu Khaldun. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yakni dengan mengidentifikasi,
mengklasifikasikan, dan menyeleksi teks-teks yang relevan dengan fokus penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
‘Ashabiyyah sebagai Fondasi Kekuasaan Politik

Ibnu Khaldun meyakini kekuasaan politik sebagai bentuk sosial yang berakar pada
kondisi objektif masyarakat, bukan cuma hasil dari kontrak sosial atau legitimasi hukum formal.
Dalam Mugaddimah, Tbnu Khaldun menegaskan bahwa kekuasaan atau a/-mulk hanya dapat
terwujud jika terdapat kekuatan kolektif yang mampu memaksakan kehendak dan memperoleh
ketaatan dari kelompok lain. Kekuatan kolektif inilah yang disebut ‘ashabiyyah, yaitu
solidaritas kelompok yang memungkinkan manusia bertindak secara terorganisasi dalam
panggung politik. (Kahldun: 39:45). Menurut Ibnu Khaldun, manusia secara alamiah
membutuhkan dukungan dan perlindungan dari kelompoknya, terutama dalam menghadapi
ancaman eksternal. Dari kebutuhan inilah lahir solidaritas yang kemudian berkembang menjadi
kekuatan sosial dan politik. ‘Ashabiyyah tidak bersifat abstrak, melainkan nyata dalam praktik
kehidupan. (Khaldun: 98-102)

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 121



Rafa Aydin Zulkarnaen', Rahmi Fitriyanti’, Agus Nilmada Azmi’

Dalam kerangka pemikiran Ibnu Khaldun, ‘ashabiyyah berfungsi sebagai syarat utama
lahirnya kepemimpinan politik. Ia menyatakan bahwa tidak mungkin seorang pemimpin
berkuasa tanpa dukungan kelompok yang solid. Kepemimpinan bukan cuma persoalan kualitas
individu, tapi juga soal kemampuan mengumpulkan solidaritas kelompok. Dengan ini,
kekuasaan politik selalu bersifat kolektif, meskipun dijalankan oleh individu tertentu. (Khaldun:
105-110)

Ibnu Khaldun juga menjelaskan bahwa ‘ashabiyyah paling kuat ditemukan dalam
masyarakat badui atau kelompok yang masih memiliki ikatan sosial erat. Kehidupan yang keras
dan penuh tantangan memaksa anggota kelompok untuk saling bergantung, sehingga solidaritas
mereka menjadi kuat. Kondisi ini membuat kelompok badui mampu menaklukkan masyarakat
kota yang lebih maju secara material tetapi lemah secara solidaritas sosial. (Khaldun: 120-125)

Pandangan ini menunjukkan bahwa kemajuan ekonomi dan peradaban tidak selalu
berbanding lurus dengan kekuatan politik. Justru, menurut Ibnu Khaldun, kemewahan dan
kenyamanan hidup biasanya melemahkan ‘ashabiyyah. Ketika masyarakat terlalu bergantung
pada institusi dan kehilangan semangat kelompok, kemampuan mereka untuk mempertahankan
kekuasaan akan menurun. Dengan ini, ‘ashabiyyah memiliki hubungan paradoks dengan
peradaban, ‘ashabiyyah melahirkan negara, tetapi perlahan melemah seiring berkembangnya
negara itu sendiri. (Khaldun: 135-140) Ibnu Khaldun juga membedakan antara ‘ashabiyyah
yang bersifat alami dan yang bersifat ideologis. ‘Ashabiyyah alami tumbuh dari hubungan darah
dan kesukuan, sementara ‘ashabiyyah ideologis muncul dari kesamaan keyakinan atau tujuan
politik.

Dalam konteks negara Islam, agama dapat memperkuat ‘ashabiyyah dengan
memberikan legitimasi moral dan spiritual terhadap kekuasaan.(Khaldun: 160-165). Hal ini
menunjukkan bahwa Ibnu Khaldun tidak melihat agama sebagai satu-satunya sumber
kekuasaan, tetapi sebagai faktor penguat solidaritas kelompok. Kekuasaan yang hanya
bertumpu pada legitimasi moral tanpa dukungan sosial yang kuat akan sulit bertahan. Oleh
karena itu, ‘ashabiyyah tetap menjadi konsep penentu dalam keberhasilan politik, bahkan dalam
sistem yang mengklaim legitimasi keagamaan. (Khaldun: 160-165)

Pandangan Ibnu Khaldun ini menarik perhatian banyak ilmuan modern. Muhsin Mahdi
menilai bahwa konsep ‘ashabiyyah merupakan inti dari teori politik Ibnu Khaldun karena
menjelaskan hubungan antara struktur sosial dan kekuasaan. Menurutnya, Ibnu Khaldun
berhasil mengungkap ‘hukum sosial” yang bekerja di balik perubahan politik dan sejarah, jauh
sebelum lahirnya sosiologi modern. (Mahdi, 166-170). Ernest Gellner juga melihat ‘ashabiyyah
sebagai mekanisme integrasi sosial yang khas dalam masyarakat Muslim pra-modern. la
berpendapat bahwa solidaritas kelompok memungkinkan terbentuknya otoritas politik dalam
kondisi di mana institusi negara belum berkembang secara kompleks. Dengan ini, ‘ashabiyyah
dapat dipahami sebagai bentuk awal dari sumber kekuasaan yang kemudian dilembagakan
dalam struktur negara. (Gellner, 1982: 25-30)

Dalam kajian modern, ‘ashabiyyah disejajarkan dengan konsep modal sosial dan politik
identitas. Beberapa penelitian di Indonesia menunjukkan bahwa solidaritas berbasis etnis,
agama, atau kelompok kepentingan masih menjadi peran penting dalam berpolitik. Fenomena
ini memperlihatkan bahwa meskipun konteks sosial berubah, prinsip dasar yang dijelaskan Ibnu
Khaldun tetap sesuai sebagai alat analisis kekuasaan. (Arifaja). Berdasarkan analisis tersebut,
dapat disimpulkan bahwa ‘ashabiyyah merupakan fondasi utama kekuasaan politik dalam
pemikiran Ibnu Khaldun. Kekuasaan tidak lahir dari kehendak individu sahaja, melainkan dari
kemampuan suatu kelompok membangun dan mempertahankan solidaritas sosial. (Alatas,
2006: 7:10)

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 122



Kekuasaan dan Sikdus Negara : Analisis Pemikiran Politik 'Ashabiyyah Ibnu Khaldun

‘Ashabiyyah dan Proses Pembentukan Negara (al-Mulk)

Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa al-mulk tidak lahir secara tiba-tiba atau melalui
perjanjian rasional saja, tapi juga melalui proses sosial-politik yang panjang dan penuh konflik.
Dalam Mugaddimah, Tbnu Khaldun menegaskan bahwa negara merupakan hasil dominasi satu
kelompok atas kelompok lain yang dimungkinkan oleh kekuatan ‘ashabiyyah. Tanpa solidaritas
kelompok yang kuat, suatu kelompok tidak akan mampu menaklukkan, mengendalikan, dan
mempertahankan wilayah kekuasaan. Dengan ini, ‘ashabiyyah menjadi prasyarat utama dalam
proses pembentukan negara. (Khaldun: 47-52)

Ibnu Khaldun menekankan bahwa kemenangan politik bukan hanya ditentukan oleh
jumlah penduduk atau kemajuan ekonomi, melainkan oleh kualitas solidaritas sosial. Kelompok
yang memiliki ‘ashabiyyah kuat mampu bertindak secara terkoordinasi dan rela berkorban demi
kepentingan bersama. Hal inilah yang memungkinkan mereka menundukkan kelompok lain dan
membentuk struktur kekuasaan yang stabil. Negara, dalam pengertian ini, adalah hasil
institusionalisasi dari dominasi sosial yang telah mapan. (Khaldun: 124-129)

Setelah kekuasaan berhasil direbut, ‘ashabiyyah tidak langsung hilang. Solidaritas
kelompok digunakan untuk mengamankan wilayah, menegakkan otoritas, dan menyingkirkan
rival politik. Pada tahap ini, negara masih sangat bergantung pada dukungan kelompok pendiri
yang memiliki ‘ashabiyyah kuat. Loyalitas personal dan ikatan kelompok menjadi hal utama
dalam menjaga stabilitas politik. (Khaldun: 170-175). Ibnu Khaldun juga menjelaskan bahwa
legitimasi negara pada tahap awal bersifat sosiologis, bukan institusional. Kekuasaan diterima
karena didukung oleh kekuatan di masyarakat, bukan karena aturan hukum yang valid. Hukum
dan institusi baru berkembang kemudian, setelah kekuasaan terkonsolidasi. Dalam pandangan
Ibnu Khaldun, legitimasi politik berakar pada realitas sosial sebelum dilembagakan dalam
sistem hukum. (Khaldun: 176-180)

Dalam negara Islam, Ibnu Khaldun mengakui peran agama sebagai faktor yang dapat
memperkuat proses pembentukan negara. Agama memberikan legitimasi moral dan
menyatukan berbagai kelompok di bawah satu tujuan bersama. Tapi, ia menegaskan bahwa
agama tidak dapat menggantikan fungsi ‘ashabiyyah. Dengan kata lain, agama memperkuat
‘ashabiyyah, bukan menciptakannya dari nol. (Khaldun: 185-190)

Pandangan ini membedakan Ibnu Khaldun dari teori-teori politik normatif yang
menempatkan legitimasi moral atau hukum sebagai fondasi utama negara. Ibnu Khaldun justru
memulai analisisnya dari realitas empiris masyarakat. Negara lahir karena ada kelompok yang
cukup kuat secara sosial untuk memerintah, bukan karena adanya cita-cita keadilan atau
kesepakatan abstrak. Perspektif ini menjadikan teori negara Ibnu Khaldun bersifat realistis dan
kontekstual. (Khaldun- 55-60)

Beberapa sarjana modern melihat pendekatan Ibnu Khaldun sebagai asal muasal teori
negara berbasis konflik dan kekuasaan. Muhsin Mahdi menyatakan bahwa konsep ‘ashabiyyah
menjelaskan bagaimana struktur sosial membentuk kekuasaan politik tanpa harus bergantung
pada pandangan normatif tentang negara ideal. (Mahdi: 181-185). Dalam kajian sosiologi
politik modern, pemikiran Ibnu Khaldun dapat diselaraskan dengan teori tentang pembentukan
negara melalui kontrol sosial. Charles Tilly, misalnya, menyatakan bahwa “war makes states,”
gagasan yang sejalan dengan pandangan Ibnu Khaldun tentang konflik dan dominasi sebagai
penggerak pembentukan negara. (Tilly, 1990: 67-70)

Beberapa peneliti juga menyoroti bahwa dukungan kelompok sosial tertentu sering
menjadi faktor penentu dalam keberhasilan elite politik merebut dan mempertahankan
kekuasaan. Fenomena ini memperlihatkan bahwa ‘ashabiyyah, meskipun tidak selalu berbentuk
kesukuan, tetap berfungsi sebagai basis sosial pembentukan negara dan kekuasaan. (Rolis: 45-
48). Proses pembentukan negara dalam pemikiran Ibnu Khaldun sangat bergantung pada
kekuatan ‘ashabiyyah. Pemahaman ini memberikan perspektif alternatif terhadap teori negara

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 123



Rafa Aydin Zulkarnaen', Rahmi Fitriyanti’, Agus Nilmada Azmi’

modern dengan menekankan pentingnya faktor sosial-kultural dalam analisis politik. (Alatas:
12-15)

Teori Siklus Negara: Dari Kebangkitan hingga Keruntuhan

Salah satu kontribusi paling penting Ibnu Khaldun dalam pemikiran politik adalah
teorinya tentang siklus kehidupan negara. Dalam Mugaddimah, ia menegaskan bahwa negara
bukan entitas yang bersifat permanen, melainkan mengalami fase seperti makhluk hidup.
Negara lahir, berkembang, mencapai puncak kejayaan, lalu mengalami kemunduran dan
akhirnya runtuh. Proses ini bukan kebetulan, tetapi mengikuti pola sosial yang berulang dalam
sejarah manusia. (Khaldun: 63-68)

Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa siklus negara bermula dari fase pembentukan, ketika
kelompok dengan ‘ashabiyyah kuat berhasil merebut kekuasaan. Di tahap ini, solidaritas
kelompok masih sangat tinggi, kepemimpinan bersifat kolektif, dan gaya hidup penguasa lebih
sederhana. Kekuasaan dijalankan secara langsung dengan dukungan penuh dari kelompok
pendukung utama. Negara pada fase ini memiliki daya ekspansi yang besar karena masih
ditopang oleh semangat kolektif yang kuat. (Khladun: 130-135)

Setelah fase pembentukan, negara memasuki tahap mengumpulkan kekuasaan. Pada
fase ini, kekuasaan mulai dilembagakan dan diwariskan kepada generasi berikutnya. Penguasa
tidak lagi sepenuhnya bergantung pada solidaritas kesukuan, tetapi mulai membangun struktur
birokrasi, hukum, dan militer. Meskipun ‘ashabiyyah masih berperan, sifatnya mulai berubah
dari solidaritas alami menjadi loyalitas politis terhadap institusi negara. (Khaldun: 190-195).
Tahap berikutnya adalah fase kemakmuran dan stabilitas. Negara telah mencapai puncak
kekuasaan politik dan ekonomi. Kehidupan masyarakat menjadi lebih makmur, seni dan ilmu
pengetahuan berkembang, serta administrasi negara semakin kompleks. Tapi, menurut Ibnu
Khaldun, kemakmuran ini justru menjadi awal dari melemahnya ‘ashabiyyah. Generasi
penguasa yang lahir dalam kenyamanan tidak lagi memiliki pengalaman hidup keras yang
membentuk solidaritas kuat. (Khaldun: 210-215). Penguasa mulai mengandalkan aparat negara
dan tentara bayaran untuk mempertahankan kekuasaan. Negara mulai kehilangan energi sosial
yang sebelumnya menjadi sumber kekuatannya. (Khaldun: 220-225)

Fase selanjutnya adalah kemunduran, ketika ‘ashabiyyah semakin melemah dan
penguasa lebih bersikap semena-mena. Pajak dinaikkan untuk menopang gaya hidup mewah
dan biaya birokrasi, sementara legitimasi politik menurun. Hubungan antara penguasa dan
masyarakat menjadi semakin renggang. Dalam kondisi ini, negara masih tampak kuat secara
institusional, tetapi rapuh secara sosial. (Khaldun: 230-235). Akhir dari siklus ini adalah
runtuhnya negara. Ketika ‘ashabiyyah internal telah hilang, negara menjadi rentan terhadap
tantangan dari kelompok lain yang memiliki solidaritas lebih kuat. Kelompok baru ini biasanya
berasal dari pinggiran atau wilayah luar kekuasaan negara yang sedang menurun. Dengan
‘ashabiyyah yang lebih segar dan kuat, mereka mampu menaklukkan negara lama dan memulai
siklus baru kekuasaan. (Khaldun: 240-245)

Ibnu Khaldun memperkirakan bahwa satu siklus negara umumnya berlangsung sekitar
tiga hingga empat generasi, atau kurang lebih 120 tahun. Perhitungan ini didasarkan pada
pengamatannya terhadap sejarah dinasti-dinasti Islam dan non-Islam. Walaupun angka ini
bukan hukum mutlak, Ibnu Khaldun menggunakannya untuk menunjukkan bahwa perubahan
generasi menjadi peran penting dalam dinamika politik dan kekuasaan. (Khaldun: 250-255)

Arnold Toynbee, menilai bahwa pola kebangkitan dan keruntuhan peradaban yang
dikemukakan Ibnu Khaldun memiliki kesamaan dengan Teori Siklus Peradaban Modern. Hal
ini menunjukkan bahwa pemikiran Ibnu Khaldun memiliki kejelasan yang luas dalam studi
sejarah dan politik. (Toynbee, 1934: 44-48). Teori Siklus Negara Ibnu Khaldun dapat digunakan
untuk memahami mengapa negara atau rezim yang tampak kuat dapat runtuh secara tiba-tiba.
Melemahnya solidaritas sosial, meningkatnya jarak antara penguasa dan masyarakat, serta

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 124



Kekuasaan dan Sikdus Negara : Analisis Pemikiran Politik 'Ashabiyyah Ibnu Khaldun

ketergantungan pada aparat merupakan gejala yang masih berlaku hingga saat ini. Dengan
demikian, Teori Siklus Negara Ibnu Khaldun tetap memiliki nilai analitis dalam memahami
dinamika kekuasaan modern. (Gellner, 1983: 35-40). Negara dipahami sebagai entitas yang
tunduk pada hukum sosial tertentu, terutama terkait dengan kekuatan dan pelemahan
‘ashabiyyah. Perspektif ini menekankan dimensi sosial dan historis dalam analisis negara.
(Alatas: 15-18)

Melemahnya ‘Ashabiyyah dan Keruntuhan Kekuasaan

Melemahnya ‘ashabiyyah adalah faktor utama yang menjelaskan keruntuhan kekuasaan
politik. Ibnu Khaldun menegaskan bahwa negara tidak runtuh semata-mata karena serangan
eksternal, melainkan karena hilangnya solidaritas internal yang sebelumnya menopang
kekuasaan. Ketika ‘ashabiyyah melemah, negara kehilangan energi sosial yang memungkinkan
penguasa mempertahankan dominasi dan memperoleh loyalitas masyarakat. (Khaldun: 260-
265)

Melemahnya ‘ashabiyyah biasanya dimulai dari perubahan gaya hidup elite penguasa.
Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa generasi penguasa yang lahir dalam kemewahan bisa
kehilangan semangat kebersamaan dan keberanian yang dimiliki oleh generasi sebelumnya.
Mereka lebih mengutamakan kenyamanan pribadi dibandingkan kepentingan kelompok.
Akibatnya, ikatan solidaritas antara penguasa dan kelompok pendukung utama mulai rapuh.
(Khaldun: 270-275)

Ketika penguasa semakin bergantung pada tentara bayaran dan aparat negara, hubungan
langsung antara pemimpin dan masyarakat melemah. Kekuasaan tidak lagi berpusat pada
loyalitas bersama. Kondisi ini membuat negara tampak kuat secara institusional, tetapi rapuh
secara sosial. (Khaldun: 280-285). Meningkatnya beban pajak merupakan gejala dari
kemunduran negara. Pajak yang tinggi dibutuhkan untuk membiayai gaya hidup mewah elite
penguasa dan mempertahankan birokrasi yang semakin besar. Namun, kebijakan ini justru
memperlemah basis ekonomi masyarakat dan menurunkan loyalitas politik. Ketika masyarakat
merasa dieksploitasi, hubungan antara penguasa dan rakyat semakin renggang, sehingga
‘ashabiyyah semakin melemah. (Khaldun: 290-295). Dalam kondisi ‘ashabiyyah yang
melemah, penguasa menggunakan kekerasan untuk mempertahankan kekuasaan. Ibnu Khaldun
memandang strategi ini sebagai tanda kelemahan. Kekuasaan yang bergantung pada paksaan
tidak memiliki legitimasi sosial yang kuat. (Khaldun: 300-305)

Hilangnya ‘ashabiyyah membuka peluang bagi munculnya kelompok baru dengan
solidaritas yang lebih kuat. Kelompok ini biasanya berasal dari wilayah pinggiran atau
masyarakat yang belum tersentuh kemewahan peradaban. Dengan ‘ashabiyyah yang baru terbit,
mereka mampu menantang kekuasaan lama dan akhirnya menggantikannya. Keruntuhan negara
lama sekaligus menjadi awal dari siklus kekuasaan yang baru. (Khaldun: 310-315). Analisis
Ibnu Khaldun ini menunjukkan bahwa keruntuhan negara merupakan proses internal yang
bersifat struktural. Negara runtuh karena gagal mempertahankan basis sosial yang
menopangnya. Perspektif ini membedakan Ibnu Khaldun dari pandangan moralistik yang
melihat keruntuhan negara hanya sebagai akibat penyimpangan etika atau kehendak Tuhan. Ia
justru menekankan hukum sosial yang bekerja secara konsisten dalam sejarah. (Khaldun: 70-
75)

Jack Goldstone, menekankan bahwa krisis negara sering kali dipicu oleh melemahnya
peran elite dan meningkatnya jarak antara penguasa dan masyarakat. Pola ini sejalan dengan
analisis Ibnu Khaldun tentang peran ‘ashabiyyah dalam menjaga stabilitas politik. (Goldstone,
1991: 459-463). Konsep pelemahan ‘ashabiyyah dapat digunakan untuk memahami runtuhnya
rezim-rezim modern. Ketika solidaritas sosial melemah dan legitimasi menurun, negara
menjadi rentan terhadap krisis politik. Jadi, meskipun struktur negara modern lebih kompleks,

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 125



Rafa Aydin Zulkarnaen', Rahmi Fitriyanti’, Agus Nilmada Azmi’

prinsip dasar yang dijelaskan Ibnu Khaldun tetap relevan sebagai alat analisis. (Goldstone,
1991: 41-45)

Konflik internal elit dan melemahnya dukungan sosial sering menjadi faktor kunci
dalam jatuhnya kekuasaan politik. Penelitian tentang dinamika kekuasaan memperlihatkan
bahwa rezim yang kehilangan basis sosialnya cenderung bertahan melalui represi, tetapi pada
akhirnya tetap mengalami keruntuhan. (Rolis: 52-55)

Relevansi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Politik Kontemporer

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang ‘ashabiyyah tidak berhenti pada konteks masyarakat
abad pertengahan, tapi juga berlanjut untuk memahami dinamika politik kontemporer.
Meskipun struktur negara modern lebih kompleks dan institusional, kekuasaan politik tetap
bergantung pada dukungan sosial. (Khaldun: 80-85). Dalam politik modern, ‘ashabiyyah tidak
selalu muncul dalam bentuk kesukuan atau kekerabatan darah, tetapi sering terwujud sebagai
solidaritas berbasis identitas politik, ideologi, etnisitas, agama, atau kepentingan. Kelompok-
kelompok ini membangun loyalitas internal yang kuat dan memobilisasi dukungan untuk
memperoleh atau mempertahankan kekuasaan. Fenomena ini menunjukkan bahwa prinsip dasar
‘ashabiyyah tetap bekerja, meskipun bentuk perwujudannya berubah. (Khaldun: 100-105).

Kekuasaan tidak dapat bertahan tanpa dukungan sosial. Ketika dukungan sosial
melemah, negara cenderung mengandalkan represi dan mekanisme kasar. Kondisi ini
mempercepat delegitimasi dan meningkatkan potensi krisis politik. (Weber, 1978: 212-215)
Dalam konteks negara berkembang, konsep ‘ashabiyyah sangat relevan untuk memahami
hubungan penguasa dengan pendukungnya. Hubungan personal antara elit dan basis pendukung
sering menjadi pengganti institusi formal yang lemah. Solidaritas kelompok dibangun melalui
jaringan loyalitas, distribusi sumber daya, dan identitas bersama. Pola ini mencerminkan fungsi
‘ashabiyyah sebagai mekanisme integrasi dan mobilisasi politik. (Gellner: 65-70)

Pemikiran Ibnu Khaldun juga membantu menjelaskan dinamika konflik politik berbasis
identitas. Ketika identitas kelompok dipolitisasi, ‘ashabiyyah dapat menguat dan menjadi
sumber dukungan politik yang efektif. (Anderson, 1983: 143-148). Dalam konteks demokrasi,
‘ashabiyyah dapat dilihat dalam bentuk koalisi politik dan basis pemilih yang solid. Partai
politik yang mampu membangun loyalitas jangka panjang dengan pendukungnya biasanya
lebih stabil dan efektif. Sebaliknya, partai yang gagal membangun solidaritas internal akan
mudah terpecah. (Sartori, 1976: 57-60)

Beberapa sarjana kontemporer mengembangkan pendekatan ‘Khaldunian’ dalam
sosiologi dan ilmu politik. Syed Farid Alatas, misalnya, menekankan bahwa konsep
‘ashabiyyah dapat digunakan sebagai alat analisis alternatif untuk memahami perubahan sosial
dan politik di dunia non-Barat. Pendekatan ini menawarkan kritik terhadap dominasi teori Barat
yang sering mengabaikan konteks sosial-kultural lokal. (Alatas: 3-6). Relevansi pemikiran Ibnu
Khaldun juga terlihat dalam analisis kebangkitan dan kejatuhan rezim modern. Banyak rezim
otoriter runtuh bukan karena tekanan dari luar, melainkan karena merosotnya dukungan
internal. Pola ini sejalan dengan analisis Ibnu Khaldun tentang melemahnya ‘ashabiyyah
sebagai penyebab utama keruntuhan kekuasaan. (Goldstone: 470-474)

Dalam konteks Indonesia, konsep ‘ashabiyyah dapat membantu memahami dinamika
politik identitas, hubungan antara elite dan massa, serta pola dukungan politik dalam pemilu
dan konflik sosial. Solidaritas berbasis agama, etnis, atau kepentingan kelompok sering menjadi
peran penting dalam pembentukan aliansi politik. (Rolis: 60-63). Dengan ini ‘ashabiyyah bisa
dipahami sebagai konsep lintas zaman yang menjembatani pemikiran politik klasik dan modern.
Meskipun konteks historisnya berbeda, prinsip dasar yang dikemukakan Ibnu Khaldun tentang
peran solidaritas sosial dalam kekuasaan tetap berlaku. (Mahdi: 190-195)

Dari sini, dapat disimpulkan bahwa pemikiran Ibnu Khaldun tentang ‘ashabiyyah
memiliki keterkaitan tinggi dalam studi politik modern. Integrasi perspektif Ibnu Khaldun

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 126



Kekuasaan dan Sikdus Negara : Analisis Pemikiran Politik 'Ashabiyyah Ibnu Khaldun

dalam analisis politik modern berpotensi memperkaya teori politik dengan pendekatan yang
lebih inklusif dan berakar pada realitas sosial. (Arifaja)

KESIMPULAN

Penelitian ini bertujuan menganalisis konsep ‘ashabiyyah dalam pemikiran politik Ibnu
Khaldun dan juga menjelaskan perannya dalam kompleksitas kekuasaan dan siklus negara.
Berdasarkan analisis terhadap Muqaddimah dan kajian-kajian pendukung, dapat disimpulkan
bahwa Ibnu Khaldun memandang kekuasaan politik sebagai fenomena sosial yang berakar pada
solidaritas kelompok. Negara tidak hanya lahir dari kontrak sosial atau legitimasi normatif
semata, melainkan dari keberhasilan suatu kelompok membangun ‘ashabiyyah yang cukup kuat
untuk menguasai kelompok lain dan mempertahankan dominasi politik.

Konsep ‘ashabiyyah berfungsi sebagai fondasi utama kekuasaan politik dalam kerangka
Ibnu Khaldun. Solidaritas sosial memungkinkan mobilisasi kolektif, pembentukan
kepemimpinan, dan stabilitas kekuasaan pada fase awal negara. Tanpa ‘ashabiyyah, kekuasaan
tidak memiliki basis sosial yang cukup untuk bertahan. Temuan ini menegaskan bahwa
kekuasaan bersifat kolektif, meskipun dijalankan oleh individu, dan sangat bergantung pada
kekuatan hubungan sosial di dalam masyarakat.

Analisis juga menunjukkan bahwa Teori Siklus negara Ibnu Khaldun memberikan
penjelasan historis yang sistematis mengenai kebangkitan dan keruntuhan negara. Negara
mengalami fase pembentukan, konsolidasi, kemakmuran, kemunduran, dan akhirnya
keruntuhan. Melemahnya ‘ashabiyyah akibat kemewahan, birokratisasi berlebihan, dan
meningkatnya jarak antara penguasa dan masyarakat menjadi faktor utama kemunduran
kekuasaan.

Keruntuhan negara bukan peristiwa acak, tapi merupakan konsekuensi dari hukum
sosial yang bekerja secara terus menerus dalam sejarah. Temuan penelitian ini juga
menunjukkan bahwa pemikiran Ibnu Khaldun memiliki relevansi tinggi dalam analisis politik
modern. Meskipun bentuk negara dan sistem politik telah berubah, kekuasaan modern tetap
bergantung pada solidaritas sosial, identitas politik, ideologi, maupun loyalitas kelompok.
Fenomena politik identitas, fragmentasi elite, dan melemahnya kekuasaan dapat dipahami
secara lebih mendalam melalui kerangka ‘ashabiyyah. Dengan demikian, konsep ini tetap
memiliki keragka analitis yang kuat untuk membaca dinamika politik modern, khususnya di
negara-negara berkembang.

Dari sisi teoritis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian politik dengan
menerapkan perspektif pemikiran Islam klasik ke dalam analisis politik modern. Dominasi
Teori Politik Barat sering mengabaikan konteks sosial-kultural non-Barat. Pemikiran Ibnu
Khaldun menawarkan alternatif kerangka analisis yang lebih kontekstual dan historis, terutama
dalam memahami hubungan antara masyarakat, kekuasaan, dan negara. Dengan ini, dapat
disimpulkan bahwa konsep ‘ashabiyyah merupakan kunci utama dalam memahami Teori
Kekuasaan dan siklus negara menurut Ibnu Khaldun. Negara tidak dapat dipahami secara utuh
tanpa memperhitungkan faktor solidaritas sosial yang menopangnya.

DAFTAR PUSTAKA

Alatas, Syed Farid. “A Khaldunian Sociology.” International Sociology 21, no. 1 (2006)

Anderson, Benedict. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of
Nationalism. London: Verso, 1983.

Arifaja, Khoiruddin. “Konsep ‘Ashabiyyah Ibnu Khaldun dan Relevansinya terhadap
Kekuasaan Politik.” Artikel jurnal

Gellner, Ernest. Muslim Society. Cambridge: Cambridge University Press, 1981.

Gellner, Ernest. Nations and Nationalism. Ithaca: Cornell University Press, 1983.

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 127



Rafa Aydin Zulkarnaen', Rahmi Fitriyanti’, Agus Nilmada Azmi’

Goldstone, Jack A. Revolution and Rebellion in the Early Modern World. Berkeley: University
of California Press, 1991.

Ibnu Khaldun. Mugaddimah Ibnu Khaldun. Diterjemahkan oleh Ahmadie Thoha. Jakarta:
Pustaka Firdaus, 2014.

IlTham, Muh. “Konsep ‘Ashabiyah dalam Pemikiran Politik Ibnu Khaldun.” Jurnal Politik
Profetik 4, no. 1 (2016): 1-13. https://doi.org/10.24252/profetik.v4ilal.

Ilyas Rolis, Moh. “Pemikiran Politik Ibnu Khaldun tentang Negara.” Jurnal Vol. 11, no. 1
(2021).

Igbal. Ibnu Khaldun: Konsep Sejarah Dan Filsafat Pendidikan Dalam Perspektif Klasik. JIS:
Journal Islamic Studies. 2025

Mahdi, Muhsin. Ibn Khaldun’s Philosophy of History. Chicago: University of Chicago Press,
1957.

Mann, Michael. The Sources of Social Power, Vol. 1: A History of Power from the Beginning
to A.D. 1760. Cambridge: Cambridge University Press, 1986.

Matin., Masykur., & Gufron, I. A. (2025). Kritik Ibn Khaldun terhadap Budaya dan Kekuasaan:
Analisis Konsep Ashabiyyah' dalam Muqgaddimah. Arus Jurnal Sosial dan Humaniora,
5 (2),1043 -1049.Sartori, Giovanni. Parties and Party Systems: A Framework for
Analysis. Cambridge: Cambridge University Press, 1976.

Thalib, Abdullah (2020) Geneologi dan Epistemologi Pemikiran Ibnu Khaldun. Sulesana :
Jurnal Wawasan Keislaman, 14 (1). pp. 116-130. ISSN p-ISSN: 1978-3760, e-ISSN:
2615-1456

Tilly, Charles. Coercion, Capital, and European States, AD 990—1990. Oxford: Blackwell,
1990.

Toynbee, Arnold J. 4 Study of History, Vol. 1. Oxford: Oxford University Press, 1934.

Weber, Max. Economy and Society, Vol. 1. Berkeley: University of California Press, 1978.

Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies | 128


https://doi.org/10.24252/profetik.v4i1a1

